
МОДЕРНИЗАЦИЯ, ИННОВАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ  
И ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТИРЫ МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ 172

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ХЛЕБНИКОВ Г.В., 
канд. филос. наук, зав. отделом философии ИНИОН РАН 

ПОНИМАНИЕ ПЛАТОНОВСКОЙ ТЕХНИКИ  
РАЗВИТИЯ МЫШЛЕНИЯ И ПАЙДЕЙЯ:  

НА ОПЫТЕ ПРЕПОДАВАНИЯ СТУДЕНТАМ-
ФИЛОСОФАМ И ТЕОЛОГАМ 

 
Возможны различные подходы к абсорбции и современному 

применению модусов и техник мышления, представленных как в 
общей схеме пайдейи Академии, так и в диалогах Платона, глав-
ной особенностью которых является – в отличие от современных 
стилей – обучение не так знанию систем философии, как пробуж-
дению и интенсивной тренировке живой способности самостоя-
тельной рефлексии. 

Целью воспитания и развития человека философией антич-
ные мыслители считали его «второе рождение»: формирование 
внутреннего, духовного существа, которое, очистившись от всего 
преходящего, земного и смертного, способно пережить не только 
смерть – момент разделения души и тела, – но и вечно существо-
вать в трансцендентном мире. 

Если участники диалога действительно вовлечены в вопро-
шание, то представление о метафизике не должно быть поверхно-
стным и внешним. Как правильно замечено, нельзя сказать, что 
они «переместились» в метафизику, ведь они никак не смогли бы 
переместиться туда: поскольку люди существуют, они уже в мета-
физике (Φύσει γάρ, ω φίλε, ενεστι τις φιλοσοφία τη του άνδρος 
διavoιa, Федр, 279 а). Пока человек существует, имеют место и фи-
лософствования. То, что называется философией, суть приведение 



Понимание платоновской техники  
развития мышления и пайдейя 173

в действие метафизики, в которой она возвращается к самой себе и 
своей непосредственной задаче. 

Поэтому переход к различным слоям и аспектам мысли Пла-
тона обычно был обусловлен когнитивным каркасом туннеля соз-
нания собеседника, как правило, одного из лучших, если не самого 
лучшего в группе, т.е. определялся экзистенциальной онтологией. 
Другие студенты должны были ориентироваться и искать свои 
концептуальные ниши в проходившем обсуждении, прилагая лич-
ные интеллектуальные усилия для понимания содержания беседы. 

 
Цель философии 

 
Древняя греческая философия стремилась трансформировать 

души как посредством различных «духовных упражнений», так и 
ведением философских дискуссий, ибо задачей философа было не 
передать «энциклопедические знания в форме системы» (по сло-
вам Адо), а жить философски. В неоплатонизме психогогия равно-
сильна мистагогии, так что дельфийская максима «познай себя» 
означает «вернись к истоку, первому принципу всего». Это обра-
щение (επιστροφη) является одновременно поворотом к себе самому 
и подъемом посредством онтологических символов, завершаемым 
божественными энергиями (5, с. 41). 

Хотя человеческие существа не способны достичь познания 
богов своим дискурсивным разумом, согласно Ямвлиху, филосо-
фия на пифагорейский манер является путем к мудрости, на кото-
ром мы можем предлагать не противоречия, а твердые и неизмен-
ные истины, усиленные научным доказательством математики 
(μαθεματων) и созерцаниями (θεοριας). Мудр тот, кто созерцает 
Единое, цель контемпляции, и способен видеть отсюда, как со 
смотровой башни, Бога (который восседает над всеми истинами, 
блаженством, бытием, причинами и началами) и все, что за Ним. 

Целью платоновской философии является мудрость и бес-
смертие, достигаемые возведением (αναγογη) души, которая упо-
добляется Богу (ομοιοσις θεω) и достигает единства с божеством на 
уровне ноэтических теофаний или самого невыразимого Источника. 
Поэтому философия как рациональный дискурс является герме-
невтически развитым субститутом древних ритуалов, которые рас-
сматривались как интегральная часть космических событийных 



МОДЕРНИЗАЦИЯ, ИННОВАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ  
И ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТИРЫ МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ 174

процессов. Сами философские игры и поиски истины могут быть 
увидены как особый и частично индивидуализированный случай 
ритуализованной космогонии, которая является имитацией богов и 
разновидностью божественной службы (5, с. 41). 

В течение многих лет автор настоящей статьи в преподава-
нии, в том числе, излагал элементы системы различных техник, 
применяемых Платоном для майевтического пробуждения сущно-
стного мышления и рефрейминга сознания своих слушателей. Не-
давно была опубликована на французском языке интересная статья 
Ш. Амьота «Учиться мыслить с Платоном» (2), которая, на мой 
взгляд, является ценным и оригинальным дополнением того мате-
риала. Представляется целесообразным дать реферат этой работы, 
в которой Шанталь Амьот сегментирует свое исследование таким 
образом, чтобы в каждом микроразделе статьи экспонировать ка-
кую-либо характерную черту, особенность диалектического мето-
да Платона, переходя к все более глубоким слоям мысли древне-
греческого философа. Автор указывает на глубокий контраст, 
который существует между шармом и гибкостью бесед в текстах 
последнего (см., например: Федр), и «укусом в сердце души», ко-
торый он заставляет испытать читателя (2, с. 199). Платон прину-
ждает мысль пройти определенный путь, затратить на него неко-
торое время, чтобы ей научиться терпеть и резкие повороты, и 
понижения полета, и скуку, и даже раздражение тех, кто хотел бы 
двигаться быстрее, гораздо стремительнее (Политик, 286 е), чтобы 
она могла ощутить свою свободу в этом «божественном блужда-
нии». А затем внезапно потребовать обращения, неожиданного 
изменения: «Но, Сократ, если ты говоришь правду, – восклицает 
Калликл в Горгии (481 с), – то вся жизнь людей оказывается по-
ставленной вверх тормашками, а мы, мы все словно делаем обрат-
ное тому, что требуется» (цит. по: 2, с. 199). Это призыв к борьбе 
за собеседника, чтобы он вернулся к внутренним истокам своей 
души и пробудил в сердце желание вести справедливую и пра-
вильную жизнь (Апология Сократа, 41 е). 

 
Диалог 

 
И именно в практике диалога происходит это обращение, 

ибо диалог – это, собственно, мысль, которая все больше набирает 



Понимание платоновской техники  
развития мышления и пайдейя 175

вес и интенсивность. Беседовать с другим это значит мыслить с 
ним. Не для того чтобы «говорить ни о чем», или изведать, «что 
кому кажется». Нет, испытанию подвергаемся некие «ты» и «я», 
ибо нет ничего лучшего, чем «я» и «ты», чтобы подвергнуть то, 
что мы говорим, испытанию вопрошанием (Протагор, 331 с). 
Критерием диалога, который ведет к истине, является то, что мож-
но свободно спрашивать и отвечать, можно менять мнение, во-
прошая себя, чем то или это может быть, чтобы попытаться дать 
самому себе на это ответ, который потом можно предоставить дру-
гому. При этом внешние выражения всегда поддерживаются тем, 
что говорится самому себе. В подтверждение этому Амьот приво-
дит следующий фрагмент из диалога Теэтет: «Призови себя мыс-
лить ту же самую штуку, что и я, – требует Сократ у Теэтета, – (…) 
некую дискуссию, которую душа ведет сама с собой по поводу 
вещей, которые ей случится рассматривать (…), ибо вот что, как 
мне кажется, делает душа, когда она мыслит: ничто другое, как 
ведет диалог, спрашивая саму себя и отвечая себе самой, утвер-
ждая и отрицая. А когда, сделав вывод, будь то с некоторой мед-
лительностью или же прямо устремившись к концу, она говорит 
только одним голосом, не разделяясь, то тут мы полагаем, что та-
ково ее мнение» (Теэтет, 190 а) (цит. по: 2, с. 200). 

И Теэтет с этим согласился. 
 

Размышлять, отстранясь 
 
Однако, замечает автор, спрашивать себя – это для мысля-

щей души значит жить двойственно: она саму себя вопрошает и 
она же стремится дать самой себе ответ. Она в чем-то неуверенна, 
и там, где начинает зиять пространство от себя к себе, и рождается 
рефлексия. Все, что разделяет душу, становится препятствием не-
медленному суждению, и является хорошим поводом для возник-
новения мысли. 

Воспринимаемая неясность сменяется интеллектуальным 
замешательством, когда душа, например, задается вопросом, что 
такое число: одно оно или множественно? Или одновременно то и 
другое? Такое противоречие стимулирует мышление. 

Платон, далее, находит способ вести дискуссию так, чтобы го-
ворящий никогда не был равен с другим. Для этого он утверждает, 



МОДЕРНИЗАЦИЯ, ИННОВАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ  
И ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТИРЫ МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ 176

что спор должен вести логос, т.е. то, с чем могут согласиться оба 
собеседника во имя разума, а вовсе не желание победы в споре: 
«Ты думаешь, – спрашивает Сократ в Хармиде, – что, когда я за-
сыпаю тебя вопросами, я делаю это для чего-либо иного, чем ради 
того, что принуждает меня исследовать самого себя, т.е. страх об-
мануться, думая, что я знаю то, чего не знаю? (166 с)» (цит. по: 2, 
с. 201). И это же имеет место в дискуссии, которую человек ведет 
с самим собой, когда думает, ибо его мысль опосредуется тем со-
ображением, которое некто иной в нем или вне его мог бы выдви-
нуть в качестве возражения. 

 
Долг мыслить и искать истину 

 
Первое, преамбула любой истинной мысли, это необходи-

мость внимать логосу, слушая другого, позволить исследовать себя 
его вопросами, принимать – не прекращая дебатов и не уходя от 
темы, – ситуацию, когда ты противоречишь самому себе. Именно 
об этом говорит фигура Сократа. Сократовская ирония дает воз-
можность освободиться от самого большого невежества – думать, 
будто знаешь, чего не знаешь, предписывает мыслить прежде, чем 
ответственно действовать. Ибо майевтика – повивальное искусст-
во для умов – основывается на убеждении: истина существует, и в 
интересах всех людей, чтобы она проявилась (2, с. 201–202). 
Именно этим оживляется платоновский диалог, который отказыва-
ется обманывать и обманываться, разоблачая заблуждения, пока-
зывая, каким образом они конструируются, отказываясь оставаться 
среди видимостей, пресловутых «теней» пещеры, которые прини-
маются за истины (Государство, VII), – и все это через посредство 
вопросов и ответов, но без какого-либо полемического пафоса. 
Здесь в игре, замечает автор, жизнь мысли (2, с. 202). 

И именно этот аттитюд ответственности и эта убежденность 
принуждают нас отказаться от игры с «репрезентациями», не 
имеющими никакого влияния на наш способ жизни, на манер со-
фистов, которые развлекаются тем, что извлекают красоты языка, 
удивляющие молодежь (Софист, 234 с). Они играют с произно-
шением, акцентами, содержанием высказываний, но никогда не 
доходя до самого акта мысли, живут на эпидерме своей души, ус-
тупая насилию своих страстей. 



Понимание платоновской техники  
развития мышления и пайдейя 177

Более того, речь не идет только о демонстрации другому 
ложной или истинной концепции реальности, что было бы лишь 
риторикой, а не подлинной мыслью. Отвоеванное пространство 
используется для раздумий, без прекращения ни на миг заботы о 
том, чтобы мыслить в истине. 

 
Ошеломление… при разыскании дефиниции 

 
Однако когда приняты условия честных дебатов, когда уча-

стники согласились очиститься и освободиться от своего ложного 
знания и лжи, сложности все еще остаются: как совершить выбор 
среди множества точек зрения? Ибо, разыскивая истину, нельзя их 
просто нагромождать рядами, одну подле другой. Единственный 
способ избежать анархии, в которой утратится взаимопонимание 
(из-за игры в различные значения слов), – все время сжимать спор, 
укорачивая его, и даже остановить дискуссию, чтобы прийти к 
общеприемлемой дефиниции и проверить еще раз ее обоснован-
ность. В Софисте говорится: «…важно всегда и в любом исследо-
вании согласиться с дефиницией сути самой вещи, используя разум, 
который ее определит, чем прийти к согласию относительно имени, 
не заботясь об определении (218 с)» (цит. по: 2, с. 202–203). 

Таким образом, мыслить – значит стремиться схватить через 
многообразие аспектов какой-либо вещи то, что может быть поня-
то всеми, а затем сжимать это понимание вокруг образованного из 
умопостигаемых понятий единства, которое и будет их логосом, 
интеллигибельным. Это значит не начинать с дефиниции, а зани-
маться ее отысканием. 

 
К решению: форма, идея 

 
Так спор принимает философский поворот, ибо правильное 

определение должно отсылать к тому, чем поистине является дан-
ная вещь, к ее «усии», т.е. тому, что она есть, тому способу бытия, 
по поводу которого ставятся вопросы и получаются ответы, что 
стремятся понять, разыскивая ее модус постижимости, который 
дается в том, что Платон именует формой (2, с. 203). 

Этот способ бытия «всегда остается одним и тем же» (Фе-
дон, 78 d), не подверженным становлению, он абсолютно «в себе 



МОДЕРНИЗАЦИЯ, ИННОВАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ  
И ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТИРЫ МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ 178

самом», в значении, которое само не зависит от чувственного, но 
это последнее партиципирует ему, чтобы иметь какое-либо бытие 
и интеллигибельность. Только взгляд мысли может его ухватить и 
узреть каузальность воздействия в этом феноменальном мире. По-
этому его и называют «эйдосом» и «идеей» (от греч. «смотреть, 
видеть»). Эта идея является тем началом, принципом, который дает 
понимание того, что пытаются мыслить, и именно его смысл мож-
но уже выразить. И хотя он открывается во времени, сам он атем-
порален, имеет значение для всех и во все времена. Так мысль от-
крывает универсальное, которое собирает и иллюминирует, 
является более реальным в своей стабильности, чем то, что дают 
человеку его чувственные восприятия. Но прежде, чем наслаж-
даться ими, мысль может размышлять над разными модусами, ко-
торые ей встречаются в деле, соответственно сферам, где она дей-
ствует (с. 203). 

 
Когда мысль размышляет над собственными путями 
 
Здесь диалог распространяется и идет по различным тропам, 

которыми течет мысль и которые, в свою очередь, определяют ти-
пы познания. С чувственными образами воспринятых вещей она 
может лишь строить предположения, может получить убеждения, 
но они еще не будут обоснованными. Исходя от этих образов, ду-
ша, по Платону, переходит от чувственного к интеллигибельному, 
где проявляет себя в математической форме. Она оказывается по-
средником между ними, и делает рациональные выводы из гипо-
тез, которые сама же производит (2, с. 204). 

Однако за этими первыми положениями, вроде математиче-
ских пропозиций, мысль идет в свою собственную область, туда, 
где дианойя, т.е. мысль, уточняет автор, следующая своим собст-
венным путем, открывает для себя диалектику, науку наук, кото-
рая одна только способна достичь безвременного. Там она сопри-
касается с бытием и истиной не прекращая их «исследовать», но 
уже имея дело исключительно с самой собой, занимаясь только 
своей свободной сферой, продуцируя множество аспектов и нюан-
сов в интеллигибельном какого-либо вопроса, и находя разыски-
ваемое определение, которое согласовывает их все. Взгляд следует 
за этими эмерджирующими атемпоральными формами, не под-



Понимание платоновской техники  
развития мышления и пайдейя 179

верженными изменению, при этом каждые одни и те же скорее, 
чем одни и те же. Поэтому и можно говорить об интеллигибель-
ном созерцании. 

Но это требует непрестанного образования, на которые 
должны согласиться те, кто философски одарен. Те несчастные, 
которые великолепно одарены природой, но не получили подобного 
образования, будут худшими из всех, так как око их души будет 
погружено в грязь. Но таковы чаще всего встречающиеся грустные 
условия человеческого существования, если только их не освобо-
ждают от пут невежества и тем самым не освобождают. Люди ос-
таются пленниками своих иллюзий (Государство, VII 514). В под-
тверждение приводится известный миф о пещере, в которой люди-
пленники не могут даже перевести свой взгляд во мраке, не знаю-
щем света Солнца, и негодуют на тех, кто принуждает их повер-
нуть голову и идти к свету, под которым понимается истинное 
мышление на пути познания истины (2, с. 204). 

Для стремящихся к идеям требуется еще одна пурификация: 
идеи нельзя представлять себе в виде чувственно воспринимаемых 
вещей, давая им воображаемое существование в другом времени и 
ином пространстве. Идея огня – не огонь. Идея – не вещь. Подобная 
реификация форм сделала бы из них немыслимые условия интелли-
гибельности, что и показывает ментальная техника Парменида. 

 
Свободно жить и понимать 

 
Отныне мысль учится жить свободно и ясно. Перед всеми 

вопросами, каждый из которых исследуется во всех отношениях и 
сферах, она и предпринимает свое исследование: она анализирует 
и стремится синтезировать их в понятии, которое группирует в 
единство все множество этих умопостигаемых черт (2, с. 205).  
В действительности невозможно прийти к пониманию иначе, чем 
имея образ целого, построенный и упорядоченный согласно при-
родным артикуляциям. Истина, имплицированная в образ целого, 
зависит от ясности дистинкций, и, таким образом, от анализа и 
разделений. Одна только артикуляция и, следовательно, дистинк-
ция многого в едином, истинно детерминирует объект мысли. От-
сюда и происходит любовь Платона к этим разделениям, отноше-
ниям родов и видов, этим подразделениям (Филеб, 16), которым 



МОДЕРНИЗАЦИЯ, ИННОВАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ  
И ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТИРЫ МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ 180

удается поймать даже наиболее трудноуловимое, что прячется в 
подобии, софизме. Несколько утрируя, Платон сжато выражает это 
следующим образом: «Объединим все то, что связано с его име-
нем, с начала до конца… техника имитации, способность прово-
цировать противоречия, ирония в технике внешних отношений, 
способность продуцировать иллюзии, но не божественные, а чело-
веческие, производить чудеса в дискурсе, – таковы, как мне пред-
ставляется, родословная, как говорится, софиста» (Софист, 268 d). 
Здесь, переходя от части к части мысль синтезирует то, что она 
вначале разделяла, анализируя (2, с. 205). 

 
Упражняться в правильном и справедливом мышлении 

 
Но требуется еще и правильно умозаключать, что невозмож-

но, если только играть всеми этими формами не признавая, что 
целое бытия требует стабильного единства, чтобы быть понимае-
мым. Требуется даже отыскать меру реальным вещам, которые бы 
восходили к бытию и фиксировались в становлении, прилагать 
меру к тому, что само по себе безгранично (например, удовольст-
вие) и преходяще (2, с. 205–206). 

Но какого вида эта мера? Конечно, не чисто количественная, 
приложимая неважно к чему, а мера, адаптированная и диверси-
фицированная соответственно типам проблем и ситуаций. В лю-
бом случае требуется дать артикулированную структуру того, о 
чем идет речь, но не как готовое целое, а процесс поиска. Тут нет 
готового метода, которому можно следовать, скорее, это указание 
на некий ритм, тонкость мысли, все время возобновляющуюся 
изобретательность. 

Для достижения этого такта, этой правдивости в мысли, уп-
ражнения в мышлении все средства хороши. Мысль можно кор-
ректировать многими способами: не следует спешить с определе-
ниями, оказываясь жертвой предубеждений, нельзя все смешивать 
и помещать на одну плоскость, необходимо схватывать иерархию 
логических артикуляций и не думать, что любое слово обязательно 
отсылает к какой-либо сущности. Следует также использовать ми-
фы, чтобы поднимать новые вопросы и ответы, и не следовать ме-
ханически какому-либо методу, будь то хоть разделение. Требуется 
приводить парадигмы, чтобы уловить незаметные подобия, вроде 



Понимание платоновской техники  
развития мышления и пайдейя 181

искусства ткачества в Политике, чтобы лучше понять политиче-
ское действие. Все хорошо для живой мысли, которая учится ана-
лизировать и синтезировать, но отнюдь не одним и тем же обра-
зом, а соответственно разным предметам (2, с. 206). 

 
Возвращение к источнику 

 
Каков же секрет подобного динамизма? И кто делает так, 

чтобы мысль философа стала «окрыленной»? (Федр, 249 а). Имен-
но любовь ее поддерживает в усилии и в ее страданиях, «эрос», 
который не может быть описан и окружен никаким определением. 
Разумное страстное желание, любовь, и есть философия, лишенная 
всего, и всегда в поиске восполнить то, чего ей недостает (Пир, 
203 b-c), и она не удовлетворяется одним разнообразием, а стре-
мится к единению, и имеет силу соединять различия в порыве, ко-
торый принуждает его поднимать в высоту нечто весомое и тяже-
лое. Философия – это освобожденная любовь, эрос, нашедший 
свои крылья (2, с. 206–207). 

Душа в своем порыве поднимается к источнику всякого по-
нимания, всего постижения и бытия, к этому Одному по ту сторо-
ну любого единства, этого Блага, которое дает разумное основание 
понимаемости этого существования, этой Красоты, которая сияет 
и заставляет родиться наилучшее среди всех безумий. Источник, 
который является самой субстанцией мысли, он заставляет ро-
диться в душе эту страсть самовспоминания всех этих интеллиги-
бельных реальностей, которую она имеет как ностальгию. Именно 
об этом говорит миф о анамнесисе (Федр, 248 а и дал.). 

В самом деле, учиться не значит ли вспоминать то, что душа 
когда-то созерцала? Каков же тенор, лейтмотив, этого мифа? Это 
особая манера говорить о том, что нельзя налить истину в души 
извне, необходимо, чтобы она отыскала ее как некое собственное 
благо, разыскивая в себе самой, чтобы сделать ее своей. Но это и 
та тоска, которую душа чувствует по безвременному и интеллиги-
бельному, и ее рвение их найти. Несомненно, Платон говорит об 
изгнании, в Федре он рассказывает о падении души в тело, но не 
для того ли, чтобы показать, как душа в своем воспоминании спо-
собна стать единой, схватывая в своем движении все эти различия, 
чтобы выборочно развернуть их к Одному? Чтобы показать: чело-



МОДЕРНИЗАЦИЯ, ИННОВАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ  
И ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТИРЫ МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ 182

век – отныне композит – также имеет возможность преодолеть 
разделение, единя этот композит? И через это движение к Одному 
его душа роднится с душой богов (2, с. 207). 

Познавать посредством этого мифа данное разделение зна-
чит вовлекаться в двойную беседу. Прежде всего, признать по 
«правильной мере» ограничения нашего мышления, которое нико-
гда не может охватить этот Источник: «Кажется, что и познавае-
мые вещи не только могут познаваться лишь благодаря благу, но и 
их бытие, и сущность дается им от него, хотя само благо не сущ-
ность, а за пределами сущности, превышая ее достоинством и си-
лой». Тут Глаукон воскликнул: «Клянусь Аполлоном, какое уди-
вительное превышение» (Государство, VI, 509 a-c). 

Это делает невозможным замыкание мышления на догмати-
ческом содержании. Однако внутри этих границ бытие становится 
достойным бессмертия: «Не чувствуешь ли ты, сказала Диотима, 
что только именно в этот момент, когда он увидит Красоту по-
средством того, что ее делает видимой, он будет в состоянии ро-
дить не только образы истины, ибо не образа он касается, а под-
линные реальности, ибо он прикасается к истине. Но если он родит 
подлинную добродетель и вскормит ее, разве не достоин он любви 
богов? И если среди всех людей есть хотя бы один, достойный 
бессмертия, то не он ли?» (Пир, 212 а). 

И Ш. Амьот завершает свою работу, говоря, что учиться 
мыслить – значит вспомнить об этом понимании красоты у Плато-
на, чтобы этим жить и уже иначе относиться к этому миру и лю-
дям в нем (2, с. 207). 

 
Платонизм 

 
Автором настоящей статьи в преподавании обращалось 

внимание и на интегральное понимание всего учения Платона, ре-
конструируемое по сумме концепций, содержащихся в различных 
диалогах. 

Платон подходит к анализу феноменального мира на основе 
принципов, полученных при изучении интеллигибельного («свер-
ху вниз»). Подход сверху вниз значит, что удовлетворительное 
понимание наблюдаемых феноменов никогда не может быть най-
дено в терминах, например, их физических частей, а должно быть 



Понимание платоновской техники  
развития мышления и пайдейя 183

открыто в их не редуцируемых, интеллигибельных принципах. 
Л.П. Джерсон резюмирует суть платонизма в следующих характе-
ристиках (3, с. 253–276). 

Во-первых, универсум является системным единством. Этот 
тезис – наиболее глубокое наследие платонизма, полученное от 
досократиков, которые понимали это единство мира в том смысле, 
что конституанты и законы последнего, сообразно которым он 
функционирует, реально и интеллигибельно связаны друг с дру-
гом; благодаря этому единству и возможно систематическое по-
знание мира. Поэтому отдельные доктрины метафизики, эписте-
мологии, этики и т.д. ультимативно соотносятся друг с другом 
внутри этой системы. Более того, они нераздельны, так как принци-
пы, которые дают возможность формулировать концепции в одной 
области, идентичны с теми, которые разрешают это в другой. 

Во-вторых, это систематическое единство является иерархией, 
которая может быть эксплицирована. Платонический образ мира 
(ключ ко всей системе) видит в универсуме иерархию, которая 
должна быть понята сверху вниз на основании главным образом 
двух критериев: а) простое предшествует сложному; б) интеллиги-
бельное предшествует чувственному. Предшествование в обоих 
случаях не темпоральное, а онтологическое и концептуальное. Тем 
самым понимание сложного и чувственно воспринимаемого зависит 
от интерпретации простого и интеллигибельного, так как послед-
нее является объяснением первым, а ультимативным объясняю-
щим принципом в универсуме должно быть неквалифицируемое 
простое. В силу этого платонизм является в определенном смысле 
редукцивизмом, но иначе, чем философия, идущая «снизу вверх»; 
он редуктивен концептуально, но не материально. Может ли и до 
какой степени неквалифицируемое простое быть интеллигибель-
ным или же оно в каком-то смысле трансцендирует интеллиги-
бельность – является глубоким вопросом в самом платонизме. 

В-третьих, божественное образует нередуцируемую объяс-
няющую (экспликативную) категорию. Существенной частью сис-
темной иерархии является Бог, приводимый, прежде всего, для 
объяснения чувственного мира или мира становления. Платонизм 
фокусируется на идее, что божественное имеет всеобъемлющую 
объясняющую силу – нет ничего, что оно бы не могло объяснить. 
Таким образом, онтология и теология становятся нераздельными. 



МОДЕРНИЗАЦИЯ, ИННОВАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ  
И ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТИРЫ МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ 184

Платоновское понятие божества включает в себя также неустра-
нимый персональный элемент, который часто ослабляется из-за 
разнообразных усилий использовать как интеллигибельное, так и 
простое наряду с божественным для объяснения всего остального. 
Остающийся личностный элемент божественного агента в этом 
транзитивном порядке удерживается ввиду базового платониче-
ского тезиса и увещевания к человеку «стать подобным Богу». 
Благоволение и провидение считаются существенными чертами 
божества, особенно когда оно рассматривается в «деперсонализи-
рованном» варианте. 

В-четвертых, психологическое конституирует не редуци-
руемую объясняющую категорию. Для платонизма сам универсум 
является живым и полным живых существ, а душа является прин-
ципом жизни. При этом жизнь не считается эпифеноменом или 
чем-то располагающемся на неживом. Напротив, именно душа иг-
рает уникальную экспликативную роль в систематической иерар-
хии; несмотря на то что она является базовым объясняющим нача-
лом, души индивидов адаптированы и субординированы во 
всеобщей иерархии. Одной из центральных тем платонизма было 
отношение между интеллектом, мышлением и интеллигибельным, 
с одной стороны, и душой – с другой. Как физическое считалось 
не сводимым к материи, так и интеллигибельное не редуцирова-
лось к психическому. При этом интеллектуальное не было ни ас-
пектом, ни дериватом психического, а предшествующим ему. 

В-пятых, личности принадлежат систематической иерархии, 
и личностное счастье заключается в достижении утраченной в ней 
позиции. Все платоники считали, что в некотором смысле личность 
и является душой, которая бессмертна. Поскольку, возможно, наи-
более важной чертой божества было бессмертие, целью вопло-
щенного индивидуального существования было «стать подобным 
Богу». Но так как нельзя стремиться стать тем, чем ты уже явля-
ешься, то эта задача располагается между двумя полярными и все-
общими греческими концептами: природы, или того, «что есть», и 
тем, «что должно быть». Таким образом, нормативное заткано в 
то, что объективно и реально, а люди призываются стать тем, чем 
они «реально», поистине или идеально являются. Можно сказать, 
что первым принципом платоновской этики и является необходи-
мость «стать подобным Богу». 



Понимание платоновской техники  
развития мышления и пайдейя 185

И это – вполне достижимая цель. Как показывает Ф. Шлезак, 
у Платона существует возможность двух противоположных ин-
терпретаций концепции философии: философия как бесконечное 
стремление – против философии, способной достичь цели в обре-
тении знания (4, с. 36, 138–139). В пользу последнего Шлезак при-
водит 532 е3, где говорится об «отдыхе от пути и конце путешест-
вия». Сократ, кроме того, говорит о «достаточном видении блага» 
(519 d1–2) (4, с. 79–80) и атрибутирует душе силу находиться в ее 
созерцании (518 с9–10), а также исследовать и видеть, каково оно 
(516 b6–7) (4, с. 98). 

В-шестых, эпистемологический порядок включен в метафи-
зический. Когнитивные модусы иерархически градуированы соот-
ветственно иерархическим уровням объективной реальности, так 
что высший модус когнитивности соответствует первым эксплика-
тивным принципам. Все когнитивные модусы, включающие чув-
ственные восприятия и нуждающиеся в них как в условии своего 
функционирования, являются более низкими сравнительно с наи-
высшим модусом. То, что личности могут быть субъектами как 
наивысшего когнитивного модуса, так и самых низких, указывает 
на двусмысленность или конфликт в личности между страстями 
воплощенного человеческого существа и желаниями идеального 
развоплощенного когнитивного агента. Этот конфликт рефлекти-
руется, например, в различных аттракторах созерцательного и 
практического (3, с. 253–276; с. 260–262). 

Это, по мнению Джерсона, основные черты платонизма. Ос-
тальные, включая теорию идей, являются деривативными (3, 262–264). 

Таким образом, даже в высшей степени лаконичное изложе-
ние основных принципов платонизма показывает в нем не только 
онтологичность и ультимативность божественного первоначала, 
но и необходимость для человеческих существ уподобления Богу 
(а следовательно, и Его познания) и возвращения к первоначально 
занимаемой позиции в интеллектуальной иерархии, что также ука-
зывает на онтологический статус как человеческих душ, так и са-
мого процесса их миграции. 

 
 



МОДЕРНИЗАЦИЯ, ИННОВАЦИОННОЕ РАЗВИТИЕ  
И ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТИРЫ МОЛОДОГО ПОКОЛЕНИЯ 186

Список литературы 
 

1. Адо Л. Духовные упражнения в античной философии. – М.; СПб., 2005. – 448 с. 
2. Amiot Ch. Apprendre a penser avec Platon // Etudes. – Paris, 2012, Fevrier. – P. 199–

208. 
3. Gerson L.P. What is platonism? // J. of the history of philosophy. – Baltimore, 

2005. – Vol. 43, N 3. – P. 253–276. 
4. Szlezak T.A. Die Idee des Guten in Platons Politeia: Beobachtungen zu den mittleren 

Büchern. – Sankt Augustin, 2003. – VIII, 160 S. 
5. Uzdavinys A. Divine rites and philosophy in neoplatonism // Acta Orientalia Vilnen-

sia. – Vilniaus, 2004. – P. 39–53. 
 
 


